
AL-ADABIYAH: Jurnal Pendidikan Agama Islam 
http://al-adabiyah.uinkhas.ac.id/ 

 

Vol. 5 No. 2, Juli - Desember 2024 251 

 

MA’RIFATUN NAFS SEBAGAI EPISTEMOLOGI 
PENDIDIKAN AKHLAK 

 
Muhammad Rusydi 

Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember 
muhammadrusydi1991@gmail.com 

 
 

Abstrak  

Pendidikan akhlak merupakan inti dari pendidikan agama Islam, dengan misi Nabi 
Muhammad SAW untuk menyempurnakan akhlak. Di era globalisasi, kompleksitas 
problem akhlak menuntut pendekatan baru, salah satunya ma’rifatun nafs 
(mengenal diri) sebagaimana dikemukakan Abdullah ibn al-Mubarak. Penelitian ini 
bertujuan menjelaskan makna ma’rifatun nafs, implementasinya dalam pendidikan 
akhlak, dan posisinya sebagai epistemologi. Metode yang digunakan adalah 
penelitian pustaka dengan sumber utama Ajaib al-Qalb karya Imam al-Ghazali dan 
analisis Miles & Huberman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ma’rifatun nafs 
adalah pengetahuan tentang hakikat diri manusia, mencakup jasmani dan rohani 
(ruh, qalb, aql, nafs). Akhlak terbentuk dari kondisi qalb yang dipengaruhi aql dan 
syahwat. Qalb yang dikuasai syahwat melahirkan akhlak tercela, sedangkan yang 
mengendalikannya melahirkan akhlak terpuji. Pendekatan ini menjadi dasar 
epistemologis pembentukan kepribadian luhur.  
 

 

Abstract  

Moral education is central to Islamic education, with the Prophet Muhammad SAW 
tasked to perfect human character. In the globalization era, moral challenges require 
new approaches, such as ma’rifatun nafs (self-knowledge) as proposed by Abdullah 
ibn al-Mubarak. This study aims to explain the concept, its application in moral 
education, and its role as an epistemological foundation. Using library research with 
Ajaib al-Qalb by Imam al-Ghazali as the main source and Miles & Huberman’s 
analysis, the findings show that ma’rifatun nafs involves understanding human 
nature, both physical and spiritual (ruh, qalb, aql, nafs). Moral conduct stems from the 
qalb’s condition, influenced by aql and shahwat. A qalb dominated by shahwat yields 
vice, while controlling it produces virtue. This approach provides a solid epistemological 
basis for noble character formation.  
 

Keywords: Ma’rifatun Nafs, Epistemologi, Pendidikan Akhlak 

___________________________________________________________________________ 
 

Pendahuluan  

Pendidikan akhlak menempati posisi sentral dalam pendidikan agama Islam. 
Misi kerasulan Nabi Muhammad SAW secara eksplisit menegaskan hal ini melalui 
sabdanya: innamā bu‘itstu li utammima makārim al-akhlāq — “Sesungguhnya aku 
diutus untuk menyempurnakan kemuliaan akhlak.” Dengan demikian, seluruh 
proses pendidikan Islam pada hakikatnya bermuara pada pembentukan akhlak yang 
luhur, baik melalui dimensi pengetahuan, pembiasaan, maupun penghayatan 
spiritual. 

Di era globalisasi, persoalan akhlak mengalami eskalasi yang semakin 
kompleks. Disrupsi teknologi, derasnya arus informasi, serta penetrasi budaya 

http://al-adabiyah.iain-jember.ac.id/
mailto:muhammadrusydi1991@gmail.com


AL-ADABIYAH: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

Vol. 5 No. 2, Juli - Desember 2024 252 

 

global menghadirkan tantangan serius bagi generasi muda. Fenomena seperti 
tawuran antarsekolah, geng motor, perjudian daring, penyalahgunaan narkoba, 
ujaran kebencian di media sosial, dan perilaku konsumtif menjadi potret krisis moral 
yang nyata. Kenakalan remaja sebagai calon penerus bangsa bukan hanya 
mengancam harmoni sosial, tetapi juga mengikis nilai-nilai luhur yang menjadi pilar 
peradaban. 

Berbagai pendekatan telah ditawarkan untuk menjawab tantangan ini, di 
antaranya pendidikan karakter, Profil Pelajar Pancasila, tazkiyatun nafs, dan 
mujāhadah an-nafs. Tazkiyatun nafs dipandang efektif karena mengajarkan 
pengendalian diri dan penyucian hati secara spiritual dan praktis (Lukman, 2022). 
Implementasi model pendidikan berbasis tazkiyatun nafs di madrasah terbukti 
mampu menumbuhkan akhlak mulia melalui kebiasaan ibadah dan keteladanan 
(Yunan & Salim, 2021). Sementara itu, mujāhadah an-nafs menjadi strategi 
sistematis dalam menanamkan kesadaran batin melalui latihan rohani dan 
pembiasaan spiritual (Harahap et al., 2023). Namun, meskipun kedua metode ini 
penting, keduanya lebih menekankan pada proses pembinaan akhlak, belum secara 
eksplisit membedah landasan epistemologis yang menjadi titik tolak pembentukan 
akhlak itu sendiri. 

Padahal, akhlak tidak lahir secara instan, melainkan berakar pada kondisi 
hati (qalb) dan mekanisme kerja batiniah manusia. Di sinilah pentingnya ma‘rifatun 
nafs — sebuah pendekatan yang berfokus pada pengenalan hakikat diri, yang secara 
inheren terkait dengan pemurnian hati. Menurut al-Ghazali, ma‘rifat al-nafs 
merupakan jalan spiritual sekaligus intelektual untuk mengenali potensi dan 
kecenderungan jiwa manusia dalam membentuk akhlak (Nafi et al., 2021). Integrasi 
konsep ma‘rifat al-nafs dengan temuan psikologi modern bahkan membuka peluang 
pembentukan model pendidikan akhlak yang holistik, berlapis, dan adaptif terhadap 
dinamika zaman (Pratama & Ghozi, 2022). 

Pandangan klasik Abdullah Ibnul Mubarak yang dikutip dalam al-Risālah al-
Qusyairiyyah semakin memperkuat urgensi ini. Ia menyatakan bahwa hakikat 
pendidikan akhlak adalah ma‘rifat al-nafs, karena di dalamnya dibahas peran dan 
fungsi seluruh unsur batin manusia — mulai dari ruh, qalb, aql, hingga nafs — 
beserta proses transformasinya menjadi perilaku nyata. Pemahaman mendalam 
tentang mekanisme ini tidak hanya menjelaskan bagaimana akhlak terbentuk, tetapi 
juga memberikan landasan metodologis untuk merekayasa pembentukan akhlak 
secara sadar dan terarah. 

Dengan demikian, penelitian ini menawarkan novelty pada dua titik. Pertama, 

menggeser titik fokus pendidikan akhlak dari sekadar pembinaan perilaku ke 
penguatan epistemologi akhlak melalui ma‘rifatun nafs. Kedua, mengintegrasikan 
pendekatan klasik (turāth) al-Ghazali dan Abdullah Ibnul Mubarak dengan wacana 
psikologi modern, sehingga menghasilkan kerangka konseptual yang tidak hanya 
berakar pada tradisi Islam, tetapi juga relevan dengan konteks kontemporer. 
Pendekatan ini diharapkan menjadi fondasi yang lebih kokoh dalam membentuk 
kepribadian luhur di tengah tantangan globalisasi. 

 
Metode  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 
pustaka (library research). Penelitian pustaka dilakukan dengan mengkaji, 
menginterpretasi, dan menganalisis berbagai sumber literatur, baik berupa kitab 
klasik, buku ilmiah, artikel jurnal, maupun dokumen lain yang relevan dengan topik. 
Pemilihan metode ini didasarkan pada fokus kajian yang bersumber dari teks-teks 



AL-ADABIYAH: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

Vol. 5 No. 2, Juli - Desember 2024 253 

 

otoritatif, khususnya kitab ‘Ajā’ib al-Qalb karya Imam al-Ghazali, yang membahas 
secara mendalam aspek batiniah manusia sebagai fondasi pembentukan akhlak. 

Sumber data utama dalam penelitian ini adalah kitab ‘Ajā’ib al-Qalb, salah 
satu bagian penting dari Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn karya Imam al-Ghazali. Kitab ini dipilih 
karena secara komprehensif mengulas konsep qalb (hati), ‘aql (akal), nafs (jiwa), dan 
syahwat (hawa nafsu), serta keterkaitannya dalam pembentukan karakter dan 
akhlak manusia. Untuk memperkaya perspektif dan memperkuat argumen, 
penelitian ini juga memanfaatkan sumber-sumber sekunder berupa jurnal ilmiah, 
buku akademik, dan karya ilmiah lain yang membahas konsep ma‘rifat al-nafs dalam 
pendidikan akhlak. 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran dokumen dan 
literatur menggunakan teknik membaca mendalam (close reading), pencatatan 
sistematis, dan pengelompokan informasi. Data yang dikumpulkan difokuskan pada 
tiga rumusan masalah utama, yaitu: (1) pengertian ma‘rifat al-nafs; (2) implementasi 
ma‘rifat al-nafs dalam pendidikan akhlak; dan (3) ma‘rifat al-nafs sebagai 
epistemologi pendidikan akhlak. 

Analisis data mengacu pada model interaktif Miles dan Huberman, yang 
meliputi tiga tahap utama: (1) Reduksi Data — menyaring, menyeleksi, dan 
memfokuskan informasi yang relevan dari ‘Ajā’ib al-Qalb dan literatur pendukung, 
khususnya yang membahas konsep qalb, ‘aql, nafs, dan syahwat dalam 
pembentukan akhlak; (2) Penyajian Data — menyusun hasil temuan dalam bentuk 
uraian naratif yang sistematis untuk memetakan keterkaitan unsur-unsur batin 
manusia dengan proses pembentukan akhlak, serta menempatkan ma‘rifat al-nafs 
sebagai landasan epistemologis; (3) Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi — 
menyimpulkan hasil temuan berdasarkan pembacaan kritis terhadap sumber utama 
dan melakukan verifikasi silang dengan sumber sekunder guna memastikan 
konsistensi dan validitas argumentasi. 

Melalui pendekatan ini, penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi 
orisinal berupa pemahaman mendalam tentang ma‘rifat al-nafs sebagai basis 
epistemologis pendidikan akhlak Islam. Pendekatan ini juga menegaskan relevansi 
warisan intelektual klasik Islam dalam membangun konsep pendidikan yang adaptif 
terhadap tantangan moral di era kontemporer. 

 
Hasil dan Diskusi  

Kajian ma‘rifatun nafs dalam ‘Ajā’ib al-Qalb karya Imam al-Ghazali 
menegaskan bahwa qalb (hati) merupakan pusat epistemologi pendidikan akhlak. 

Dalam kerangka pemikiran al-Ghazali, istilah qalb, ruh, nafs, dan ‘aql tidak hanya 
dipahami sebagai istilah psikologis modern, tetapi sebagai entitas metafisis yang 
menyatu dalam satu realitas halus (latīfah rabbāniyyah) yang menjadi poros 
pembentukan akhlak manusia. 
1. Struktur Batin Manusia dan Peran Qalb 

Pertama, qalb dipahami sebagai entitas spiritual yang halus, menjadi wadah 
pengetahuan, kesadaran, dan tanggung jawab moral. Ruh merupakan aspek batin 
yang bersumber dari perintah Tuhan (amr rabbānī), sedangkan nafs memiliki dua 
kecenderungan: satu condong pada shahwat (dorongan rendah), dan satu lagi 
menuju ketenangan jiwa (nafs al-muṭma’innah). ‘Aql adalah kekuatan berpikir yang 
berfungsi ganda: sebagai kemampuan intelektual dan sebagai subjek yang 
mengetahui. Muqit (2021) memaparkan teori perkembangan tiga entitas batin 
menurut al-Ghazali, di mana qalb sebagai diri spiritual menyatu dengan ruh dan 
nafs, serta didukung oleh ‘aql yang berfungsi mengendalikan syahwat dalam jalur 
moral yang benar. 



AL-ADABIYAH: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

Vol. 5 No. 2, Juli - Desember 2024 254 

 

Al-Ghazali menjelaskan bahwa qalb memiliki “tentara” lahir dan batin. 
Tentara batin terdiri atas tiga komponen: keinginan (irādah), kemampuan (qudrah), 
dan pengetahuan (‘ilm). Apabila qalb memimpin tentaranya dengan bimbingan ‘aql 
serta tidak tunduk pada syahwat dan amarah, maka akan lahir akhlak terpuji. 
Sebaliknya, ketika qalb dikuasai hawa nafsu, maka ia menjadi budak dorongan 
rendah. Maharot Journal of Islamic Education (2023) menegaskan bahwa pendidikan 
qalb menurut al-Ghazali menuntut keseimbangan antara hati dan akal. Indriyani & 
Ishomuddin (2022) menambahkan bahwa moral education ala al-Ghazali dibangun 
melalui tazkiyat al-nafs (pembersihan jiwa) dengan proses takhliyah (mengosongkan 
sifat buruk) dan taḥliyah (menghiasi dengan sifat baik), di mana qalb memimpin akal 
dan mengatur syahwat. 
2. Unsur Pembentuk Karakter dan Pengaruhnya 

Menurut al-Ghazali, qalb mengandung empat unsur bawaan: sifat hewani, 
sifat binatang buas, sifat setan, dan sifat ketuhanan. Dominasi salah satu unsur ini 
akan membentuk karakter tertentu. Jika qalb tunduk pada syahwat babi 
(hedonisme) dan amarah anjing (agresivitas), lahirlah sifat tercela. Namun, jika 
keduanya tunduk pada akal yang dipimpin oleh cahaya ilahi, akan muncul sifat-sifat 
rabbaniyah seperti ‘iffah (menjaga kehormatan), sabar, warā‘ (kehati-hatian), dan 
hikmah. 
3. Qalb sebagai Cermin Ilmu dan Hambatannya 

Al-Ghazali menggambarkan qalb sebagai cermin yang memantulkan realitas 
kebenaran. Namun, ada lima penghalang utama yang menghalangi pantulan ini: 
ketidakmampuan, kemaksiatan, ketidaksejajaran arah, hijab keyakinan taklid, dan 
ketidaktahuan metodologi pencarian ilmu. Ia membagi ilmu menjadi dua: ‘aqliyyah 
(rasional) dan shar‘iyyah (wahyu), yang saling melengkapi. Ilmu akal ibarat makanan 
pokok, sedangkan ilmu agama ibarat obat. Tanpa integrasi keduanya, qalb akan 
sakit secara moral dan spiritual. 

Metode memperoleh ilmu menurut al-Ghazali ada dua: ta‘līmiyyah (belajar 
melalui guru) dan ilhāmiyyah (pencerahan langsung dari Allah). Para ulama 
menempuh jalur belajar, sedangkan para wali menempuh jalur ilham melalui 
penyucian hati (tazkiyah), mujāhadah, dan riyāḍah. Fadhil & Sebgag (2021) 
menegaskan bahwa ilmu sejati menurut al-Ghazali adalah cahaya ilahi yang 
menyinari ruh, bukan sekadar pengetahuan kognitif. 
4. Pertarungan Batin: Malaikat vs Setan 

Al-Ghazali menguraikan dinamika pertarungan batin antara “tentara 
malaikat” dan “tentara setan” dalam qalb. Setan masuk melalui waswas (bisikan 

kejelekan) yang berpangkal pada lintasan pikiran (khawāṭir). Lintasan ini menjadi 
awal dari proses perilaku: lintasan → hasrat → tekad → niat → amal. Lintasan yang 
berasal dari malaikat disebut ilham, sedangkan yang dari setan disebut waswas. 

Setan memanfaatkan celah hawa nafsu untuk menguasai qalb. Jika manusia 
mengikuti nafsu, setan menguasainya. Namun, jika qalb dipenuhi zikir dan taqwa, 
malaikat yang menetap di dalamnya. Suwito dkk. (2020) menunjukkan bahwa al-
Ghazali menggunakan metafora cermin, benteng, dan kerajaan untuk 
menggambarkan qalb sebagai pusat refleksi ilmu, pertahanan moral, dan pusat 
kendali batin. 

Al-Ghazali menyebut ada 12 “pintu masuk” setan, di antaranya: amarah, 
syahwat, hasut, rakus, kenyang berlebihan, cinta kemewahan, fanatisme kelompok, 
tergesa-gesa, berlebih harta, kikir, ghibah, prasangka buruk, dan hilangnya zikir 
karena kesibukan duniawi. 
 
 



AL-ADABIYAH: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

Vol. 5 No. 2, Juli - Desember 2024 255 

 

5. Strategi Pertahanan Qalb dan Kategori Hati 
Obat utama dominasi waswas adalah taqwa dan zikir. Zikir sejati hanya 

efektif jika qalb bersih dari sifat tercela. Zikir yang hanya di lisan tidak akan 
mengusir setan jika hati masih kotor. Waswas dapat berwujud dorongan untuk 
menunda tobat, kesombongan spiritual, bahkan semangat beragama yang salah 
arah. Pertahanan qalb memerlukan kombinasi riyāḍah (latihan spiritual), 
murāqabah (pengawasan diri), dan tazkiyah al-nafs. 

Al-Ghazali membagi hati menjadi tiga: (1) hati hidup, bersih, dan makmur 
dengan taqwa; (2) hati mati, tunduk pada hawa nafsu; dan (3) hati yang berada di 
antara keduanya, dinamis dan dipengaruhi dua kutub. 
6. Implikasi bagi Pendidikan Akhlak 

Dari paparan tersebut, terlihat bahwa pendidikan akhlak berbasis ma‘rifatun 
nafs menempatkan qalb sebagai medan epistemologis utama. Akhlak bukan sekadar 
hasil latihan lahiriah, tetapi buah dari pertarungan batin yang intens dan 
pengelolaan spiritual terhadap dorongan jiwa. Kemenangan akhlak terjadi manakala 
qalb mampu memimpin hawa nafsu, mengintegrasikan ilmu akal dan wahyu, serta 
menerima cahaya Allah melalui zikir dan taqwa. 

Novelty penelitian ini terletak pada penguatan kerangka epistemologi 
pendidikan akhlak yang berpusat pada qalb sebagai entitas metafisis, sekaligus 
menghubungkan teori klasik al-Ghazali dengan pendekatan pendidikan moral 
kontemporer. Pendekatan ini membuka peluang perumusan model pendidikan 
akhlak yang tidak hanya mengandalkan pembiasaan perilaku, tetapi juga penguatan 
kesadaran batin sebagai inti pembentukan karakter. 

Hasil kajian ini memiliki implikasi signifikan terhadap pengembangan 
pendidikan akhlak di era modern, khususnya dalam menghadapi tantangan 
degradasi moral yang semakin kompleks. Pendekatan ma‘rifat al-nafs sebagaimana 
dikembangkan oleh Imam al-Ghazali dalam Ajaib al-Qalb memberikan landasan 
konseptual yang menekankan keterpaduan antara dimensi spiritual, intelektual, dan 
psikologis dalam membentuk karakter. Pemahaman mendalam tentang unsur batin 
manusia—qalb, ‘aql, nafs, dan syahwat—mendorong pendidik untuk tidak hanya 
fokus pada pembinaan perilaku lahiriah, tetapi juga menumbuhkan kesadaran batin 
yang menjadi sumber dari akhlak terpuji. Dengan demikian, temuan ini mendorong 
inovasi dalam desain kurikulum pendidikan akhlak yang lebih transformatif, 
holistik, dan berorientasi pada pembentukan kesadaran diri yang mendalam. 

Kajian ini memberikan kontribusi teoritis dan praktis bagi pengembangan 
epistemologi pendidikan akhlak Islam. Secara teoritis, penelitian ini memperkaya 

khazanah pemikiran pendidikan Islam dengan mengintegrasikan warisan intelektual 
klasik—khususnya konsep ma‘rifat al-nafs dalam Ajaib al-Qalb—ke dalam kerangka 
pendidikan yang relevan dengan dinamika zaman. Integrasi ini memperluas 
pemahaman bahwa pendidikan akhlak tidak dapat dilepaskan dari upaya mengenali 
dan mengelola potensi batin manusia secara sadar dan sistematis. Secara praktis, 
hasil kajian ini dapat dijadikan rujukan bagi pendidik, pengembang kurikulum, dan 
praktisi pendidikan untuk merancang program pembinaan akhlak yang memadukan 
pendekatan spiritual dan psikologis. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya 
memberikan sumbangan pada tataran konseptual, tetapi juga menawarkan arah 
implementasi yang aplikatif bagi penguatan karakter generasi muda. 

 
Kesimpulan  

Berdasarkan kajian mendalam terhadap Ajaib al-Qalb karya Imam al-Ghazali 
dan telaah literatur pendukung, penelitian ini menghasilkan tiga pokok temuan 
utama. Pertama, ma‘rifat al-nafs dipahami sebagai pengetahuan tentang hakikat diri 
manusia yang meliputi dimensi jasmani dan rohani. Unsur rohani ini mencakup qalb 



AL-ADABIYAH: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

Vol. 5 No. 2, Juli - Desember 2024 256 

 

(hati), nafs (jiwa), ‘aql (akal), dan ruh (roh), dengan qalb menempati posisi sentral 
sebagai pusat kesadaran moral sekaligus gerbang ilmu dan petunjuk ilahiah. 
Pemahaman ini tidak hanya menggambarkan struktur diri, tetapi juga mengarahkan 
manusia untuk mengenali potensi ilahiah dan kecenderungan nafsaniyah dalam 
dirinya. 

Kedua, implementasi ma‘rifat al-nafs dalam pendidikan akhlak menuntut 
pengenalan yang komprehensif terhadap dinamika batin, termasuk pergulatan 
antara “tentara malaikat” dan “tentara setan” di dalam qalb. Akhlak mulia hanya 
dapat terwujud melalui qalb yang mampu mengendalikan hawa nafsu, mengelola 
kekuatan akal secara proporsional, dan menyeimbangkan dorongan emosional. 
Upaya ini memerlukan riyāḍah (latihan spiritual), tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa), 

serta kontrol terhadap waswas melalui zikir, ketakwaan, dan penguatan ilmu. 
Ketiga, ma‘rifat al-nafs dapat ditegaskan sebagai landasan epistemologis 

pendidikan akhlak. Seluruh proses pembentukan akhlak—baik kognitif, afektif, 
maupun spiritual—berakar pada pengelolaan qalb dan kesadaran batin. 
Pengetahuan sejati tidak hanya dihasilkan melalui nalar (ta‘līmiyyah), tetapi juga 
melalui penyucian qalb agar layak menerima ilham dari Allah. Oleh karena itu, 
pendidikan akhlak yang efektif harus mengintegrasikan dimensi rasional-intelektual 
dan spiritual-moral secara utuh. 

Dengan demikian, pendekatan pendidikan akhlak berbasis ma‘rifat al-nafs 
menawarkan model konseptual dan aplikatif yang relevan untuk menjawab 
tantangan dekadensi moral di era modern. Kajian ini tidak hanya memperkaya 
khazanah epistemologi Islam, tetapi juga membangun paradigma pendidikan akhlak 
yang berpusat pada kesadaran batin sebagai sumber autentik nilai dan perilaku 
moral. 

 
Referensi  

Al-Ghazali, A. H. M. b. M. (n.d.). Ihya’ ‘Ulum al-Din [Kebangkitan Ilmu-ilmu Agama]. 
Surabaya: Al-Hidayah. 

Al-Qushairi, A. al-Q. A. K. (n.d.). Al-Risalah al-Qushairiyyah [Risalah Qushairiyyah]. 
Kairo: Dar Jawami’ al-Kalim. 

Fadhil, M. Y., & Sebgag, S. (2021). Sufi approaches to education: The epistemology 
of Imam al-Ghazali. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam, 4(1), 91–107. 
https://doi.org/10.31538/nzh.v4i1.1174 

Harahap, M., Lubis, H., & Munthe, M. (2023). Internalisasi mujahadah an-nafs 
dalam memperkuat akhlakul karimah peserta didik. TARLIM: Jurnal 
Pendidikan Agama Islam, 5(1), 56–68. 
https://doi.org/10.55171/tarlim.v5i1.235 

Indriyani, D., & Ishomuddin. (2022). Moral education in view of Al-Ghazali and Emile 
Durkheim. Salam International Journal of Islamic Education, 1(1), 32–42. 

Lukman, N. (2022). Konsep tazkiyat al-nafs Al-Ghazali sebagai metode pendidikan 
akhlak. Indonesian Journal of Instructional Technology, 6(1), 88–99. 
https://doi.org/10.24014/ijit.v6i1.16532 



AL-ADABIYAH: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

Vol. 5 No. 2, Juli - Desember 2024 257 

 

Muqit, A. (2021). The study of nafs, qalb and aql approaches and their therapeutic 
implications. International Journal of Academic Multidisciplinary Research, 
5(1), 10–18. 

Nafi, M., Damanik, I. M., & Hasan, A. (2021). The concept of ma’rifat al-nafs and self-
knowledge: Study in comparison of Al-Ghazali and Sigmund Freud. Jurnal 
Ilmiah Ushuluddin dan Studi Islam, 3(2), 145–158. https://e-
journal.uingusdur.ac.id/jousip/article/view/6728 

Pratama, L. N., & Ghozi, G. (2022). Integrasi ma’rifat al-nafs Al-Ghazali dan psikologi 
modern dalam penyembuhan gangguan psikosomatis. Kaca: Jurnal Kajian 
Agama dan Sosial, 6(1), 43–59. 

https://jurnal.alfithrah.ac.id/index.php/kaca/article/view/758 

Suwito, S., Puspito, T., & Ariyani, D. (2020). Metaphorical-enactive: Al-Ghazali’s 
education media on qalb in Sufism learning. EAI Conference Proceedings: 
Proceedings of the 1st Borobudur International Symposium on Humanities and 
Social Sciences (BIS-HSS), 6, 500–507. https://doi.org/10.4108/eai.18-11-
2019.2296025 

Ulum, M. A. F., & Fahmi, M. (2023). The concept of qalbu education according to 
Imam Ghazali. Maharot Journal of Islamic Education, 2(1), 1–11. 
https://doi.org/10.52802/mj.v2i1.187 

Yunan, M., & Salim, A. (2021). Pendidikan model tazkiyatun nafs di madrasah untuk 
akhlakul karimah. Jurnal Ilmiah Mahasiswa Sejarah dan Kebudayaan Islam, 
5(2), 67–74. https://doi.org/10.19105/jimas.v5i2.5098 

 

 

  
 

https://jurnal.alfithrah.ac.id/index.php/kaca/article/view/758

