AL-ADABIYAH: Jurnal Pendidikan Agama Islam
http://al-adabiyah.uinkhas.ac.id/

MA’RIFATUN NAFS SEBAGAI EPISTEMOLOGI
PENDIDIKAN AKHLAK

Muhammad Rusydi
Universitas Islam KH. Achmad Muzakki Syah Jember
muhammadrusydil99 1@gmail.com

Abstrak

Pendidikan akhlak merupakan inti dari pendidikan agama Islam, dengan misi Nabi
Muhammad SAW untuk menyempurnakan akhlak. Di era globalisasi, kompleksitas
problem akhlak menuntut pendekatan baru, salah satunya ma’rifatun nafs
(mengenal diri) sebagaimana dikemukakan Abdullah ibn al-Mubarak. Penelitian ini
bertujuan menjelaskan makna ma’rifatun nafs, implementasinya dalam pendidikan
akhlak, dan posisinya sebagai epistemologi. Metode yang digunakan adalah
penelitian pustaka dengan sumber utama Ajaib al-Qalb karya Imam al-Ghazali dan
analisis Miles & Huberman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ma’rifatun nafs
adalah pengetahuan tentang hakikat diri manusia, mencakup jasmani dan rohani
(ruh, qgalb, aql, nafs). Akhlak terbentuk dari kondisi qalb yang dipengaruhi aql dan
syahwat. Qalb yang dikuasai syahwat melahirkan akhlak tercela, sedangkan yang
mengendalikannya melahirkan akhlak terpuji. Pendekatan ini menjadi dasar
epistemologis pembentukan kepribadian luhur.

Abstract

Moral education is central to Islamic education, with the Prophet Muhammad SAW
tasked to perfect human character. In the globalization era, moral challenges require
new approaches, such as ma’rifatun nafs (self-knowledge) as proposed by Abdullah
ibn al-Mubarak. This study aims to explain the concept, its application in moral
education, and its role as an epistemological foundation. Using library research with
Ajaib al-Qalb by Imam al-Ghazali as the main source and Miles & Huberman’s
analysis, the findings show that ma’rifatun nafs involves understanding human
nature, both physical and spiritual (ruh, qalb, aql, nafs). Moral conduct stems from the
qgalb’s condition, influenced by aql and shahwat. A qalb dominated by shahwat yields
vice, while controlling it produces virtue. This approach provides a solid epistemological
basis for noble character formation.

Keywords: Ma’rifatun Nafs, Epistemologi, Pendidikan Akhlak

Pendahuluan

Pendidikan akhlak menempati posisi sentral dalam pendidikan agama Islam.
Misi kerasulan Nabi Muhammad SAW secara eksplisit menegaskan hal ini melalui
sabdanya: innama bu‘itstu li utammima makarim al-akhlaq — “Sesungguhnya aku
diutus untuk menyempurnakan kemuliaan akhlak.” Dengan demikian, seluruh
proses pendidikan Islam pada hakikatnya bermuara pada pembentukan akhlak yang
luhur, baik melalui dimensi pengetahuan, pembiasaan, maupun penghayatan
spiritual.

Di era globalisasi, persoalan akhlak mengalami eskalasi yang semakin
kompleks. Disrupsi teknologi, derasnya arus informasi, serta penetrasi budaya

Vol. 5 No. 2, Juli - Desember 2024


http://al-adabiyah.iain-jember.ac.id/
mailto:muhammadrusydi1991@gmail.com

AL-ADABIYAH: Jurnal Pendidikan Agama Islam

global menghadirkan tantangan serius bagi generasi muda. Fenomena seperti
tawuran antarsekolah, geng motor, perjudian daring, penyalahgunaan narkoba,
ujaran kebencian di media sosial, dan perilaku konsumtif menjadi potret krisis moral
yang nyata. Kenakalan remaja sebagai calon penerus bangsa bukan hanya
mengancam harmoni sosial, tetapi juga mengikis nilai-nilai luhur yang menjadi pilar
peradaban.

Berbagai pendekatan telah ditawarkan untuk menjawab tantangan ini, di
antaranya pendidikan karakter, Profil Pelajar Pancasila, tazkiyatun nafs, dan
mujahadah an-nafs. Tazkiyatun nafs dipandang efektif karena mengajarkan
pengendalian diri dan penyucian hati secara spiritual dan praktis (Lukman, 2022).
Implementasi model pendidikan berbasis tazkiyatun nafs di madrasah terbukti
mampu menumbuhkan akhlak mulia melalui kebiasaan ibadah dan keteladanan
(Yunan & Salim, 2021). Sementara itu, mwahadah an-nafs menjadi strategi
sistematis dalam menanamkan kesadaran batin melalui latihan rohani dan
pembiasaan spiritual (Harahap et al., 2023). Namun, meskipun kedua metode ini
penting, keduanya lebih menekankan pada proses pembinaan akhlak, belum secara
eksplisit membedah landasan epistemologis yang menjadi titik tolak pembentukan
akhlak itu sendiri.

Padahal, akhlak tidak lahir secara instan, melainkan berakar pada kondisi
hati (qalb) dan mekanisme kerja batiniah manusia. Di sinilah pentingnya marifatun
nafs — sebuah pendekatan yang berfokus pada pengenalan hakikat diri, yang secara
inheren terkait dengan pemurnian hati. Menurut al-Ghazali, ma‘Tifat al-nafs
merupakan jalan spiritual sekaligus intelektual untuk mengenali potensi dan
kecenderungan jiwa manusia dalam membentuk akhlak (Nafi et al., 2021). Integrasi
konsep ma‘rifat al-nafs dengan temuan psikologi modern bahkan membuka peluang
pembentukan model pendidikan akhlak yang holistik, berlapis, dan adaptif terhadap
dinamika zaman (Pratama & Ghozi, 2022).

Pandangan klasik Abdullah Ibnul Mubarak yang dikutip dalam al-Risalah al-
Qusyairiyyah semakin memperkuat urgensi ini. Ia menyatakan bahwa hakikat
pendidikan akhlak adalah ma‘ifat al-nafs, karena di dalamnya dibahas peran dan
fungsi seluruh unsur batin manusia — mulai dari ruh, qalb, aql, hingga nafs —
beserta proses transformasinya menjadi perilaku nyata. Pemahaman mendalam
tentang mekanisme ini tidak hanya menjelaskan bagaimana akhlak terbentuk, tetapi
juga memberikan landasan metodologis untuk merekayasa pembentukan akhlak
secara sadar dan terarah.

Dengan demikian, penelitian ini menawarkan novelty pada dua titik. Pertama,
menggeser titik fokus pendidikan akhlak dari sekadar pembinaan perilaku ke
penguatan epistemologi akhlak melalui ma‘Tifatun nafs. Kedua, mengintegrasikan
pendekatan klasik (turath) al-Ghazali dan Abdullah Ibnul Mubarak dengan wacana
psikologi modern, sehingga menghasilkan kerangka konseptual yang tidak hanya
berakar pada tradisi Islam, tetapi juga relevan dengan konteks kontemporer.
Pendekatan ini diharapkan menjadi fondasi yang lebih kokoh dalam membentuk
kepribadian luhur di tengah tantangan globalisasi.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
pustaka (library research). Penelitian pustaka dilakukan dengan mengkaji,
menginterpretasi, dan menganalisis berbagai sumber literatur, baik berupa kitab
klasik, buku ilmiah, artikel jurnal, maupun dokumen lain yang relevan dengan topik.
Pemilihan metode ini didasarkan pada fokus kajian yang bersumber dari teks-teks

Vol. 5 No. 2, Juli - Desember 2024



AL-ADABIYAH: Jurnal Pendidikan Agama Islam

otoritatif, khususnya kitab ‘Aja’ib al-Qalb karya Imam al-Ghazali, yang membahas
secara mendalam aspek batiniah manusia sebagai fondasi pembentukan akhlak.

Sumber data utama dalam penelitian ini adalah kitab ‘Aja’ib al-Qalb, salah
satu bagian penting dari lhya’ ‘Uliim al-Din karya Imam al-Ghazali. Kitab ini dipilih
karena secara komprehensif mengulas konsep qalb (hati), ‘aql (akal), nafs (jiwa), dan
syahwat (hawa nafsu), serta keterkaitannya dalam pembentukan karakter dan
akhlak manusia. Untuk memperkaya perspektif dan memperkuat argumen,
penelitian ini juga memanfaatkan sumber-sumber sekunder berupa jurnal ilmiah,
buku akademik, dan karya ilmiah lain yang membahas konsep ma‘rifat al-nafs dalam
pendidikan akhlak.

Proses pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran dokumen dan
literatur menggunakan teknik membaca mendalam (close reading), pencatatan
sistematis, dan pengelompokan informasi. Data yang dikumpulkan difokuskan pada
tiga rumusan masalah utama, yaitu: (1) pengertian ma‘rifat al-nafs; (2) implementasi
ma‘ifat al-nafs dalam pendidikan akhlak; dan (3) mafTifat al-nafs sebagai
epistemologi pendidikan akhlak.

Analisis data mengacu pada model interaktif Miles dan Huberman, yang
meliputi tiga tahap utama: (1) Reduksi Data — menyaring, menyeleksi, dan
memfokuskan informasi yang relevan dari ‘Aja’ib al-Qalb dan literatur pendukung,
khususnya yang membahas konsep gqalb, ‘aql, nafs, dan syahwat dalam
pembentukan akhlak; (2) Penyajian Data — menyusun hasil temuan dalam bentuk
uraian naratif yang sistematis untuk memetakan keterkaitan unsur-unsur batin
manusia dengan proses pembentukan akhlak, serta menempatkan mafifat al-nafs
sebagai landasan epistemologis; (3) Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi —
menyimpulkan hasil temuan berdasarkan pembacaan kritis terhadap sumber utama
dan melakukan verifikasi silang dengan sumber sekunder guna memastikan
konsistensi dan validitas argumentasi.

Melalui pendekatan ini, penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi
orisinal berupa pemahaman mendalam tentang ma‘ifat al-nafs sebagai basis
epistemologis pendidikan akhlak Islam. Pendekatan ini juga menegaskan relevansi
warisan intelektual klasik Islam dalam membangun konsep pendidikan yang adaptif
terhadap tantangan moral di era kontemporer.

Hasil dan Diskusi

Kajian mafifatun nafs dalam ‘Aja’ib al-Qalb karya Imam al-Ghazali
menegaskan bahwa qalb (hati) merupakan pusat epistemologi pendidikan akhlak.
Dalam kerangka pemikiran al-Ghazali, istilah galb, ruh, nafs, dan ‘aql tidak hanya
dipahami sebagai istilah psikologis modern, tetapi sebagai entitas metafisis yang
menyatu dalam satu realitas halus (latifah rabbaniyyah) yang menjadi poros
pembentukan akhlak manusia.

1. Struktur Batin Manusia dan Peran Qalb

Pertama, qalb dipahami sebagai entitas spiritual yang halus, menjadi wadah
pengetahuan, kesadaran, dan tanggung jawab moral. Ruh merupakan aspek batin
yang bersumber dari perintah Tuhan (amr rabbani), sedangkan nafs memiliki dua
kecenderungan: satu condong pada shahwat (dorongan rendah), dan satu lagi
menuju ketenangan jiwa (nafs al-mutma’innah). ‘Aql adalah kekuatan berpikir yang
berfungsi ganda: sebagai kemampuan intelektual dan sebagai subjek yang
mengetahui. Mugqit (2021) memaparkan teori perkembangan tiga entitas batin
menurut al-Ghazali, di mana qgalb sebagai diri spiritual menyatu dengan ruh dan
nafs, serta didukung oleh ‘agql yang berfungsi mengendalikan syahwat dalam jalur
moral yang benar.

Vol. 5 No. 2, Juli - Desember 2024



AL-ADABIYAH: Jurnal Pendidikan Agama Islam

Al-Ghazali menjelaskan bahwa galb memiliki “tentara” lahir dan batin.
Tentara batin terdiri atas tiga komponen: keinginan (iradah), kemampuan (qudrah),
dan pengetahuan (‘im). Apabila galb memimpin tentaranya dengan bimbingan ‘aql
serta tidak tunduk pada syahwat dan amarah, maka akan lahir akhlak terpuji.
Sebaliknya, ketika galb dikuasai hawa nafsu, maka ia menjadi budak dorongan
rendah. Maharot Journal of Islamic Education (2023) menegaskan bahwa pendidikan
galb menurut al-Ghazali menuntut keseimbangan antara hati dan akal. Indriyani &
Ishomuddin (2022) menambahkan bahwa moral education ala al-Ghazali dibangun
melalui tazkiyat al-nafs (pembersihan jiwa) dengan proses takhliyah (mengosongkan
sifat buruk) dan tahliyah (menghiasi dengan sifat baik), di mana galb memimpin akal
dan mengatur syahwat.

2. Unsur Pembentuk Karakter dan Pengaruhnya

Menurut al-Ghazali, galb mengandung empat unsur bawaan: sifat hewani,
sifat binatang buas, sifat setan, dan sifat ketuhanan. Dominasi salah satu unsur ini
akan membentuk karakter tertentu. Jika qalb tunduk pada syahwat babi
(hedonisme) dan amarah anjing (agresivitas), lahirlah sifat tercela. Namun, jika
keduanya tunduk pada akal yang dipimpin oleh cahaya ilahi, akan muncul sifat-sifat
rabbaniyah seperti ‘iffah (menjaga kehormatan), sabar, wara‘ (kehati-hatian), dan
hikmah.

3. Qalb sebagai Cermin Ilmu dan Hambatannya

Al-Ghazali menggambarkan galb sebagai cermin yang memantulkan realitas
kebenaran. Namun, ada lima penghalang utama yang menghalangi pantulan ini:
ketidakmampuan, kemaksiatan, ketidaksejajaran arah, hijab keyakinan taklid, dan
ketidaktahuan metodologi pencarian ilmu. la membagi ilmu menjadi dua: ‘aqliyyah
(rasional) dan shar‘iyyah (wahyu), yang saling melengkapi. Ilmu akal ibarat makanan
pokok, sedangkan ilmu agama ibarat obat. Tanpa integrasi keduanya, qalb akan
sakit secara moral dan spiritual.

Metode memperoleh ilmu menurut al-Ghazali ada dua: ta‘limiyyah (belajar
melalui guru) dan ilhamiyyah (pencerahan langsung dari Allah). Para ulama
menempuh jalur belajar, sedangkan para wali menempuh jalur ilham melalui
penyucian hati (tazkiyah), mujahadah, dan riyadah. Fadhil & Sebgag (2021)
menegaskan bahwa ilmu sejati menurut al-Ghazali adalah cahaya ilahi yang
menyinari ruh, bukan sekadar pengetahuan kognitif.

4. Pertarungan Batin: Malaikat vs Setan

Al-Ghazali menguraikan dinamika pertarungan batin antara “tentara
malaikat” dan “tentara setan” dalam qalb. Setan masuk melalui waswas (bisikan
kejelekan) yang berpangkal pada lintasan pikiran (khawatin). Lintasan ini menjadi
awal dari proses perilaku: lintasan — hasrat — tekad — niat — amal. Lintasan yang
berasal dari malaikat disebut ilham, sedangkan yang dari setan disebut waswas.

Setan memanfaatkan celah hawa nafsu untuk menguasai galb. Jika manusia
mengikuti nafsu, setan menguasainya. Namun, jika galb dipenuhi zikir dan taquwa,
malaikat yang menetap di dalamnya. Suwito dkk. (2020) menunjukkan bahwa al-
Ghazali menggunakan metafora cermin, benteng, dan kerajaan untuk
menggambarkan qalb sebagai pusat refleksi ilmu, pertahanan moral, dan pusat
kendali batin.

Al-Ghazali menyebut ada 12 “pintu masuk” setan, di antaranya: amarah,
syahwat, hasut, rakus, kenyang berlebihan, cinta kemewahan, fanatisme kelompok,
tergesa-gesa, berlebih harta, kikir, ghibah, prasangka buruk, dan hilangnya zikir
karena kesibukan duniawi.

Vol. 5 No. 2, Juli - Desember 2024



AL-ADABIYAH: Jurnal Pendidikan Agama Islam

5. Strategi Pertahanan Qalb dan Kategori Hati

Obat utama dominasi waswas adalah taqwa dan zikir. Zikir sejati hanya
efektif jika qgalb bersih dari sifat tercela. Zikir yang hanya di lisan tidak akan
mengusir setan jika hati masih kotor. Waswas dapat berwujud dorongan untuk
menunda tobat, kesombongan spiritual, bahkan semangat beragama yang salah
arah. Pertahanan qalb memerlukan kombinasi riyadah (latihan spiritual),
muraqabah (pengawasan diri), dan tazkiyah al-nafs.

Al-Ghazali membagi hati menjadi tiga: (1) hati hidup, bersih, dan makmur
dengan taqwa; (2) hati mati, tunduk pada hawa nafsu; dan (3) hati yang berada di
antara keduanya, dinamis dan dipengaruhi dua kutub.

6. Implikasi bagi Pendidikan Akhlak

Dari paparan tersebut, terlihat bahwa pendidikan akhlak berbasis ma‘rifatun
nafs menempatkan galb sebagai medan epistemologis utama. Akhlak bukan sekadar
hasil latihan lahiriah, tetapi buah dari pertarungan batin yang intens dan
pengelolaan spiritual terhadap dorongan jiwa. Kemenangan akhlak terjadi manakala
galb mampu memimpin hawa nafsu, mengintegrasikan ilmu akal dan wahyu, serta
menerima cahaya Allah melalui zikir dan taqwa.

Novelty penelitian ini terletak pada penguatan kerangka epistemologi
pendidikan akhlak yang berpusat pada qgalb sebagai entitas metafisis, sekaligus
menghubungkan teori klasik al-Ghazali dengan pendekatan pendidikan moral
kontemporer. Pendekatan ini membuka peluang perumusan model pendidikan
akhlak yang tidak hanya mengandalkan pembiasaan perilaku, tetapi juga penguatan
kesadaran batin sebagai inti pembentukan karakter.

Hasil kajian ini memiliki implikasi signifikan terhadap pengembangan
pendidikan akhlak di era modern, khususnya dalam menghadapi tantangan
degradasi moral yang semakin kompleks. Pendekatan ma‘rifat al-nafs sebagaimana
dikembangkan oleh Imam al-Ghazali dalam Ajaib al-Qalb memberikan landasan
konseptual yang menekankan keterpaduan antara dimensi spiritual, intelektual, dan
psikologis dalam membentuk karakter. Pemahaman mendalam tentang unsur batin
manusia—qalb, ‘aql, nafs, dan syahwat—mendorong pendidik untuk tidak hanya
fokus pada pembinaan perilaku lahiriah, tetapi juga menumbuhkan kesadaran batin
yang menjadi sumber dari akhlak terpuji. Dengan demikian, temuan ini mendorong
inovasi dalam desain kurikulum pendidikan akhlak yang lebih transformatif,
holistik, dan berorientasi pada pembentukan kesadaran diri yang mendalam.

Kajian ini memberikan kontribusi teoritis dan praktis bagi pengembangan
epistemologi pendidikan akhlak Islam. Secara teoritis, penelitian ini memperkaya
khazanah pemikiran pendidikan Islam dengan mengintegrasikan warisan intelektual
klasik—khususnya konsep ma‘rifat al-nafs dalam Ajaib al-Qalb—ke dalam kerangka
pendidikan yang relevan dengan dinamika zaman. Integrasi ini memperluas
pemahaman bahwa pendidikan akhlak tidak dapat dilepaskan dari upaya mengenali
dan mengelola potensi batin manusia secara sadar dan sistematis. Secara praktis,
hasil kajian ini dapat dijadikan rujukan bagi pendidik, pengembang kurikulum, dan
praktisi pendidikan untuk merancang program pembinaan akhlak yang memadukan
pendekatan spiritual dan psikologis. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya
memberikan sumbangan pada tataran konseptual, tetapi juga menawarkan arah
implementasi yang aplikatif bagi penguatan karakter generasi muda.

Kesimpulan

Berdasarkan kajian mendalam terhadap Ajaib al-Qalb karya Imam al-Ghazali
dan telaah literatur pendukung, penelitian ini menghasilkan tiga pokok temuan
utama. Pertama, ma‘rifat al-nafs dipahami sebagai pengetahuan tentang hakikat diri
manusia yang meliputi dimensi jasmani dan rohani. Unsur rohani ini mencakup galb

Vol. 5 No. 2, Juli - Desember 2024



AL-ADABIYAH: Jurnal Pendidikan Agama Islam

(hati), nafs (jiwa), ‘aql (akal), dan ruh (roh), dengan qalb menempati posisi sentral
sebagai pusat kesadaran moral sekaligus gerbang ilmu dan petunjuk ilahiah.
Pemahaman ini tidak hanya menggambarkan struktur diri, tetapi juga mengarahkan
manusia untuk mengenali potensi ilahiah dan kecenderungan nafsaniyah dalam
dirinya.

Kedua, implementasi ma‘rifat al-nafs dalam pendidikan akhlak menuntut
pengenalan yang komprehensif terhadap dinamika batin, termasuk pergulatan
antara “tentara malaikat” dan “tentara setan” di dalam galb. Akhlak mulia hanya
dapat terwujud melalui galb yang mampu mengendalikan hawa nafsu, mengelola
kekuatan akal secara proporsional, dan menyeimbangkan dorongan emosional.
Upaya ini memerlukan riyadah (latihan spiritual), tazkiyah al-nafs (penyucian jiwa),
serta kontrol terhadap waswas melalui zikir, ketakwaan, dan penguatan ilmu.

Ketiga, ma‘ifat al-nafs dapat ditegaskan sebagai landasan epistemologis
pendidikan akhlak. Seluruh proses pembentukan akhlak—baik kognitif, afektif,
maupun spiritual—berakar pada pengelolaan gqalb dan kesadaran batin.
Pengetahuan sejati tidak hanya dihasilkan melalui nalar (ta‘limiyyah), tetapi juga
melalui penyucian galb agar layak menerima ilham dari Allah. Oleh karena itu,
pendidikan akhlak yang efektif harus mengintegrasikan dimensi rasional-intelektual
dan spiritual-moral secara utuh.

Dengan demikian, pendekatan pendidikan akhlak berbasis ma‘Tifat al-nafs
menawarkan model konseptual dan aplikatif yang relevan untuk menjawab
tantangan dekadensi moral di era modern. Kajian ini tidak hanya memperkaya
khazanah epistemologi Islam, tetapi juga membangun paradigma pendidikan akhlak
yang berpusat pada kesadaran batin sebagai sumber autentik nilai dan perilaku
moral.

Referensi

Al-Ghazali, A. H. M. b. M. (n.d.). Thya’ ‘Ulum al-Din [Kebangkitan Ilmu-ilmu Agama|.
Surabaya: Al-Hidayah.

Al-Qushairi, A. al-Q. A. K. (n.d.). Al-Risalah al-Qushairiyyah [Risalah Qushairiyyah].
Kairo: Dar Jawami’ al-Kalim.

Fadhil, M. Y., & Sebgag, S. (2021). Sufi approaches to education: The epistemology
of Imam al-Ghazali. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam, 4(1), 91-107.
https://doi.org/10.31538 /nzh.v4il1.1174

Harahap, M., Lubis, H., & Munthe, M. (2023). Internalisasi mujahadah an-nafs
dalam memperkuat akhlakul karimah peserta didik. TARLIM: Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 5(1), 56-68.
https://doi.org/10.55171 /tarlim.v5il1.235

Indriyani, D., & Ishomuddin. (2022). Moral education in view of Al-Ghazali and Emile
Durkheim. Salam International Journal of Islamic Education, 1(1), 32-42.

Lukman, N. (2022). Konsep tazkiyat al-nafs Al-Ghazali sebagai metode pendidikan
akhlak. Indonesian Journal of Instructional Technology, 6(1), 88-99.
https://doi.org/10.24014 /ijit.v6i1.16532

Vol. 5 No. 2, Juli - Desember 2024



AL-ADABIYAH: Jurnal Pendidikan Agama Islam

Mugqit, A. (2021). The study of nafs, qalb and aql approaches and their therapeutic
implications. International Journal of Academic Multidisciplinary Research,
5(1), 10-18.

Nafi, M., Damanik, I. M., & Hasan, A. (2021). The concept of ma’rifat al-nafs and self-
knowledge: Study in comparison of Al-Ghazali and Sigmund Freud. Jurnal
Ilmiah  Ushuluddin dan Studi Islam, 3(2), 145-158. https://e-
journal.uingusdur.ac.id/jousip/article /view /6728

Pratama, L. N., & Ghozi, G. (2022). Integrasi ma’rifat al-nafs Al-Ghazali dan psikologi
modern dalam penyembuhan gangguan psikosomatis. Kaca: Jurnal Kajian
Agama dan Sosial, 6(1), 43-59.
https://jurnal.alfithrah.ac.id /index.php/kaca/article/view /758

Suwito, S., Puspito, T., & Ariyani, D. (2020). Metaphorical-enactive: Al-Ghazali’s
education media on galb in Sufism learning. EAI Conference Proceedings:
Proceedings of the 1st Borobudur International Symposium on Humanities and
Social Sciences (BIS-HSS), 6, 500-507. https://doi.org/10.4108/eai.18-11-
2019.2296025

Ulum, M. A. F., & Fahmi, M. (2023). The concept of galbu education according to
Imam Ghazali. Maharot Journal of Islamic Education, 2(1), 1-11.
https://doi.org/10.52802/mj.v2i1.187

Yunan, M., & Salim, A. (2021). Pendidikan model tazkiyatun nafs di madrasah untuk
akhlakul karimah. Jurnal llmiah Mahasiswa Sejarah dan Kebudayaan Islam,
5(2), 67-74. https:/ /doi.org/10.19105/jimas.v5i2.5098

Vol. 5 No. 2, Juli - Desember 2024


https://jurnal.alfithrah.ac.id/index.php/kaca/article/view/758

